
Raqib: Jurnal Studi Islam 

Volume 02 Nomor 02 Desember 2025 

ISSN: 3109-1245 | E-ISSN: 3109-841X   

 IJCCS, Vol.x, No.x, July xxxx, pp. 1~5 
ISSN: 1978-1520          

141 

ADAPTASI MODEL SOLIDARITAS PEMIKIRAN SYEIKH AHMAD YASSIN UNTUK 
PENGUATAN SOLIDARITAS KEINDONESIAAN  

(Adaptation of Sheikh Ahmad Yassin's Solidarity Model to Strengthen Indonesian 
Solidarity) 

 
Ekki Suryana Zaen 

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta  
email: ekki.suryana25@mhs.uinjkt.ac.id 

 

Muhammad Fahmy bin Rapaee 

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta  
email: mohammad.fahmy25@mhs.uinjkt.ac.id 

 

Muhammad Firdaus 

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta  
email: muhammad.firdaus@uinjkt.ac.id 

 
 

Abstract 
Religiously-informed social leadership plays a crucial role in strengthening community 
solidarity, particularly amid identity crises, conflicts, or structural development 
challenges. This research analyzes the architecture of solidarity built by Sheikh Ahmad 
Yassin (1937-2004), the founder of Hamas, in Palestine, and adapts his conceptual 
strategies into the framework of Indonesian nationhood (Konsep Keindonesiaan). 
Although studies on Yassin often focus on the political and military dimensions of 
resistance, this analysis posits that his success lies in a unique and multidimensional 
strategy: the institutionalization of solidarity, which strategically filled humanitarian and 
social vacuums through the establishment of educational, welfare, and health 
institutions. Using a functional comparative and hermeneutic approach, key findings 
indicate that the pillars of Yassin’s movement, namely (1) moral leadership derived from 
physical weakness, (2) the institutionalization of social services as a political pre-
condition, and (3) a multidimensional struggle ideology integrating spiritual and material 
aspects, hold significant functional relevance for the role of Islamic social organizations 
(Ormas Islam) in Indonesia. This conceptual adaptation transforms Yassin’s concept of 
Jihad of Resistance (against occupation and maintaining land as waqaf) into Jihad of 
Development within the Indonesian Context. Jihad of Development is understood as a 
collective, structured, and continuous effort by Ormas Islam to overcome the nation’s 
structural weaknesses (such as stunting and poverty), thereby strengthening social 
resilience and consolidating Indonesian religious nationalism based on the universal 
principle of kemaslahatan (public benefit). 
 
Keywords: Ahmad Yassin, Social Solidarity, Indonesian Concept, Islamic Social 
Movement, National Resilience. 
 

Abstrak 
Kepemimpinan sosial berbasis nilai agama memiliki peran krusial dalam mengokohkan 
solidaritas masyarakat, khususnya di tengah krisis identitas, konflik, atau tantangan 
pembangunan struktural. Penelitian ini menganalisis arsitektur solidaritas yang dibangun 
oleh Syeikh Ahmad Yassin (1937-2004), pendiri Hamas, di Palestina, dan mengadaptasi 
strategi konseptualnya ke dalam kerangka kontekstual Keindonesiaan. Meskipun studi 
tentang Yassin sering berfokus pada dimensi politik dan perlawanan militer, analisis ini 



 

                                       Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 02 Desember 2025 |   142 

menunjukkan bahwa keberhasilan beliau terletak pada strategi unik dan multidimensi, 
yaitu institusionalisasi solidaritas yang secara strategis mengisi kekosongan sosial-
kemanusiaan melalui pendirian lembaga pendidikan, zakat, dan layanan kesehatan. 
Menggunakan pendekatan komparatif fungsional dan hermeneutika, temuan utama 
menunjukkan bahwa pilar-pilar gerakan Yassin, yaitu (1) kepemimpinan moral dari 
kelemahan fisik, (2) pelembagaan pelayanan sosial sebagai pre-condition politik, dan (3) 
ideologi perjuangan yang mengintegrasikan aspek spiritual dan material, memiliki 
relevansi fungsional yang signifikan bagi peran Organisasi Kemasyarakatan (Ormas) 
Islam di Indonesia. Adaptasi konseptual ini mentransformasikan konsep Jihad 
Perlawanan Yassin (melawan pendudukan dan mempertahankan tanah sebagai waqaf) 
menjadi Jihad Pembangunan dalam Konteks Keindonesiaan. Jihad Pembangunan 
dimaknai sebagai upaya kolektif, terstruktur, dan berkesinambungan oleh Ormas Islam 
untuk mengatasi kelemahan struktural bangsa (seperti stunting dan kemiskinan), 
sehingga memperkuat ketahanan sosial dan mengokohkan nasionalisme religius 
Indonesia yang berdasarkan pada prinsip kemaslahatan universal. 
 
Kata kunci: Ahmad Yassin, Solidaritas Sosial, Konsep Keindonesiaan, Gerakan Sosial 
Islam, Ketahanan Bangsa. 
 
PENDAHULUAN 
 Kohesi sosial dan solidaritas merupakan pilar esensial dalam menjaga 
keberlanjutan suatu masyarakat, terutama ketika dihadapkan pada tekanan ekstrem, 
konflik berkepanjangan, atau dinamika sosial-politik yang kompleks. Bagi rakyat 
Palestina, solidaritas tidak hanya berfungsi sebagai identitas moral atau ikatan 
emosional, tetapi telah berkembang menjadi strategi bertahan hidup yang vital dalam 
menghadapi pendudukan1. Di tengah realitas kritis inilah, sosok Syeikh Ahmad Yassin 
(1937-2004) muncul sebagai figur sentral. Meskipun dikenal luas sebagai ulama dan 
pendiri Hamas, peran dan pengaruh Yassin jauh melampaui kepemimpinan politik atau 
militer konvensional. Beliau berhasil mengokohkan solidaritas di Jalur Gaza melalui 
strategi unik yang menggabungkan elemen dakwah, pendidikan, pelayanan sosial, dan 
aktivisme nyata. 
 Sejak remaja, Yassin menderita kelumpuhan total akibat kecelakaan olahraga. 
Kondisi fisik yang terbatas ini, secara paradoks, justru menjadi sumber kekuatan spiritual 
dan moral yang luar biasa bagi gerakan yang dipimpinnya. Masyarakat Palestina 
melihatnya sebagai simbol ketabahan, yang membuktikan bahwa kelemahan fisik tidak 
menjadi penghalang bagi perjuangan, sekaligus memberikan legitimasi moral yang 
mendalam pada perlawanan. Strategi Yassin melibatkan pembangunan lembaga sosial 
yang konkret, termasuk lembaga zakat, sekolah-sekolah Islam, institusi penyelesaian 
sengketa antarwarga, dan layanan kesehatan. Melalui institusionalisasi ini, beliau 
menegaskan bahwa solidaritas bukan sekadar konsep teologis semata, melainkan 
praktik sosial yang terlembaga dan berkelanjutan.2 Pendekatan multidimensi ini berhasil 
mengisi kekosongan sosial dan kemanusiaan yang ditinggalkan oleh pendudukan dan 
kegagalan kepemimpinan politik sekuler, menciptakan fondasi solidaritas yang tangguh 
dan bertahan lama. 
 Kajian-kajian sebelumnya mengenai Yassin cenderung berfokus pada dimensi 
perlawanan politik dan militer Hamas. Erawati dan Thalal (2023), misalnya, 
menyimpulkan bahwa gerakan Yassin berperan signifikan dalam memperkuat proses 
sosialisasi, mobilisasi masyarakat, dan interaksi sosial melalui lembaga-lembaga sosial 

 
1 D. Erawati, & M. F. Thalal, The Movement of Sheikh Ahmad Yassin and the 

Mission of Palestinian Liberation. Indonesian Journal of Islamic History and Culture, 1(2), 
2023. 115–132. 

2 Ibid 



 

                                       Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 02 Desember 2025 |   143 

yang dibangun. Namun, studi komparatif konseptual yang menelisik relevansi fungsional 
model arsitektur solidaritas Yassin terhadap konteks negara-bangsa yang berbeda, 
khususnya Indonesia, masih terbatas. Padahal, Indonesia sebagai negara dengan 
populasi Muslim terbesar dan memiliki keragaman tinggi, sangat bergantung pada 
Organisasi Kemasyarakatan (Ormas) Islam yang berfungsi sebagai perekat sosial dan 
penopang ketahanan bangsa.3 
 Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan untuk menganalisis strategi 
pembangunan basis sosial Islam yang berhasil di lingkungan ekstrem (konflik) dan 
mengadaptasikannya ke dalam konteks pembangunan nasional di lingkungan yang 
pluralistik. Model Yassin menawarkan kerangka kerja tentang bagaimana gerakan 
berbasis ideologi dapat berhasil ketika ia mampu memadukan aspek spiritual dan 
material, membangun basis massa yang mandiri, dan mengedepankan kepentingan 
nasionalis.4 Dengan membandingkan strategi Yassin yang berhasil mengokohkan 
identitas kolektif umat di tengah penjajahan, dengan peran Ormas Islam Indonesia 
dalam mengokohkan Konsep Keindonesiaan (nasionalisme religius dan pluralisme), 
penelitian ini bertujuan untuk menyajikan model fungsional bagi peningkatan peran 
Ormas dalam menghadapi tantangan struktural bangsa. 
Tujuan akademik spesifik dari laporan ini adalah: 

1. Mengekstraksi dan mengelompokkan pilar-pilar strategis non-militer dari 

arsitektur solidaritas Syeikh Ahmad Yassin. 

2. Mendefinisikan kerangka Konsep Keindonesiaan, khususnya peran Ormas Islam 

sebagai infrastruktur sosial dan penopang ketahanan nasional. 

3. Melakukan sintesis konseptual dan komparasi fungsional untuk mengadaptasi 

model pembangunan basis sosial Yassin ke dalam agenda Jihad Pembangunan 

dalam bingkai nasionalisme religius Indonesia. 

Kontribusi akademik yang diharapkan adalah menyediakan kerangka analisis komparatif 
yang kaya, memperluas pemahaman tentang Gerakan Sosial Islam di luar dikotomi 
perlawanan/politik, dan memperkuat argumentasi bahwa fondasi ketahanan bangsa 
dalam konteks keislaman harus berakar pada pelayanan sosial yang terlembaga 
(institutionalized solidarity).5  
 
METODE 
 Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan pendekatan kajian 
pustaka (library research) dan analisis konseptual. Data primer berasal dari teks-teks 
pemikiran Syeikh Ahmad Yassin yang terangkum dalam makalah kelompok dan 
diperkaya oleh literatur akademis serta laporan industri terkait strategi Ormas Islam di 
Indonesia. Untuk mencapai sintesis konseptual yang mendalam dan memadai, 
penelitian ini mengintegrasikan tiga pendekatan metodologis utama: 

a. Landasan Historis dan Sosiokultural Kajian Tokoh 

 
3 Kamaruddin Amin, Sekjen Kemenag: Ormas Keagamaan Penopang Ketahanan 

Sosial Bangsa. Kementerian Agama Republik Indonesia. (Berdasarkan pernyataan 
Kamaruddin Amin, 8 Agustus 2025). 

4 D. Erawati, & M. F. Thalal, The Movement of Sheikh Ahmad Yassin and the 
Mission of Palestinian Liberation. Indonesian Journal of Islamic History and Culture, 1(2), 
2023. 117. 

5 Syarifuddin Jurdi, Gerakan Sosial Islam: Kemunculan, Eskalasi, dan Tipologi 
Gerakan. Jurnal Profetik Politik, 2013, 1(1) 



 

                                       Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 02 Desember 2025 |   144 

Pendekatan ini digunakan untuk menelusuri latar belakang sosio-kultural dan 
sosio-politik yang membentuk pemikiran dan strategi Syeikh Ahmad Yassin. 
Penelusuran meliputi kondisi Yassin sebagai pengungsi, kondisi fisiknya yang 
lumpuh total, serta keterlibatannya dalam pergerakan keagamaan. Pemahaman 
terhadap konteks ini penting karena pemikiran seorang tokoh merupakan hasil 
interaksi dengan lingkungannya. Latar belakang ini menjelaskan mengapa Yassin 
memilih strategi pembangunan basis sosial yang mengakar, karena ia melihat 
penderitaan kolektif masyarakat Palestina.6 Demikian pula, latar belakang historis 
Ormas Islam Indonesia harus dipahami sebagai respons terhadap kolonialisme dan 
tantangan pembangunan nasional, yang menghasilkan model nasionalis religius 
yang khas. 

b. Kerangka Komparasi Fungsional Gerakan Sosial 

 Inti dari penelitian ini adalah membandingkan fungsi, bukan bentuk formal, dari 
gerakan Yassin dan Ormas Islam di Indonesia. Meskipun konteks geo-politik 
keduanya berbeda, analisis ini berfokus pada kesamaan fungsional dalam 
membangun solidaritas. Pendekatan komparatif fungsional membandingkan 
bagaimana lembaga-lembaga sosial yang dibangun Yassin berfungsi sebagai 
pengisi kekosongan sosial dibandingkan dengan fungsi Amal Usaha milik Ormas 
Islam Indonesia sebagai sarana pemberdayaan masyarakat,7 serta 
membandingkan peran kepemimpinan moral di kedua konteks. 

c. Hermeneutika Transformasi Makna Jihad dalam Konteks Kebangsaan 

Pendekatan hermeneutika digunakan sebagai metode penafsiran ulang untuk 
menjembatani jurang kontekstual antara ideologi Yassin (perjuangan merebut 
kembali tanah waqaf dan Konsep Keindonesiaan (pluralisme dan nasionalisme 
religius). Hermeneutika memungkinkan penafsiran ulang simbol dan teks untuk 
dicari arti dan maknanya. Dalam konteks ini, konsep jihad Yassin diinterpretasikan 
ulang secara makro (macro interpretation) agar selaras dengan maqasid syariah 
universal, yaitu kemaslahatan manusia di dunia dan akhirat. Transformasi makna 
ini penting untuk mengadaptasi semangat perlawanan menjadi semangat 
pembangunan. 

d. Teknik Analisis Konten dan Sintesis Komparatif 

Data dianalisis melalui analisis konten yang mendalam, berfokus pada ekstraksi 
ide-ide inti Syeikh Ahmad Yassin mengenai pendidikan, sosial, dan politik 
Selanjutnya dilakukan sintesis komparatif, di mana ide-ide Yassin diuji relevansi 
fungsionalnya terhadap tantangan dan strategi Ormas Islam di Indonesia. Sintesis 
ini menghasilkan kerangka konseptual baru: Model Pembangunan Basis Sosial 
Islam untuk Ketahanan Keindonesiaan. 

  
HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Arsitektur Solidaritas Yassin: Pelembagaan Sosial sebagai Pembangkit 

Kekuatan Moral 

 
6 Muhibussabri Hamid, Konstruksi Pemikiran Politik Syekh Ahmad Yasin Di 

Palestina Perspektif Alexander Wendt. FATHIR: Jurnal Studi Islam, 2025. 2(3). 
7 R. Mariana, & E. Koswara, Peran Organisasi Kemasyarakatan Islam di 

Indonesia. Jurnal Pamator: Jurnal Ilmiah Universitas Trunojoyo, 2018, 13(1), 74–80. 



 

                                       Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 02 Desember 2025 |   145 

Strategi Syeikh Ahmad Yassin dalam membangun solidaritas sosial di Palestina 
tidak mengandalkan kekuatan militer semata, melainkan didasarkan pada 
pelembagaan (institusionalisasi) solidaritas yang bersifat non-militer. Arsitektur ini 
dibangun di atas dua fondasi utama: kepemimpinan moral dan pembangunan basis 
massa melalui pelayanan sosial. Syeikh Ahmad Yassin membuktikan adanya 
paradoks kepemimpinan; keterbatasan fisik (kelumpuhan total sejak remaja) justru 
menjadi sumber kekuatan karisma dan modal moral yang tak tergoyahkan. Karisma 
ini menjadi daya rekat di antara rakyat Palestina yang juga hidup dalam penderitaan 
kolektif, menegaskan bahwa kekuatan sejati berasal dari iman dan ideologi yang 
mendalam, bukan kekuatan material atau fisik. Beliau berkeyakinan filosofis bahwa 
tidak ada kelemahan mutlak atau kekuatan mutlak selama ia masih bernama 
makhluk manusia. Keyakinan ini menjadi landasan psikologis bagi gerakan 
perlawanan, yang mengajarkan mengubah kelemahan menjadi kekuatan. 

Fondasi kedua adalah Institusionalisasi Solidaritas yang menjadi pre-condition 
politik gerakan. Yassin secara strategis mengisi kekosongan sosial dan 
kemanusiaan yang ditinggalkan oleh pendudukan Israel dan kegagalan 
kepemimpinan politik sekuler. Solidaritas diterjemahkan menjadi praktik sosial 
konkret melalui pendirian lembaga zakat, sekolah-sekolah Islam, institusi 
penyelesaian sengketa, dan layanan kesehatan. Loyalitas massa tercipta karena 
gerakan tersebut langsung menyentuh dan melindungi kebutuhan dasar rakyat. 
Selain itu, Ideologi perjuangan yang dibangun bersifat multidimensi, memadukan 
aspek dakwah, pendidikan, sosial, politik, dan militer secara koheren, dengan 
konsep utama bahwa perjuangan membebaskan tanah adalah jihad fi sabilillah dan 
tanah Palestina adalah waqaf umat Islam.8 

2. Solidaritas Keindonesiaan: Strategi Ormas Islam dalam Mengokohkan 

Fondasi Bangsa 

Konsep Solidaritas Keindonesiaan adalah kerangka negara-bangsa yang 
dibangun di atas nasionalisme religius dan peran aktif civil society Islam dalam 
merawat pluralisme dan ketahanan sosial. Jati diri ini bersumber dari interpretasi 
Islam yang kompatibel dengan cita-cita kebangsaan. Islam di Indonesia dipahami 
melalui Orientasi Maqasid Syariah dan Konteks Pluralisme, yang menjunjung tinggi 
kemaslahatan manusia di dunia dan akhirat. Seluruh syariah mengandung keadilan, 
rahmat, kemaslahatan, dan hikmah. Dengan demikian, perjuangan Ormas Islam 
diarahkan untuk mewujudkan keadilan sosial-ekonomi dan membebaskan manusia 
dari konflik akibat kesenjangan. 

Dalam konteks praksis, Ormas Islam berfungsi sebagai Infrastruktur Sosial dan 
Penopang Ketahanan Struktural. Organisasi seperti NU dan Muhammadiyah adalah 
perekat sosial yang kokoh di tengah kemajemukan, mengurangi kerentanan 
terhadap perpecahan. Peran ini diwujudkan melalui Amal Usaha yang berkiprah 
signifikan dalam memajukan institusi pendidikan dan kesehatan. Saat ini, Ormas 
didorong untuk memperkuat sinergi dengan pemerintah dalam menangani persoalan 
strategis yang memengaruhi ketahanan keluarga dan bangsa, seperti stunting. 
Peran Ormas dalam membangun SDM dan merawat kerukunan antar-umat 
menjadikannya pilar penting pembangunan nasional.9 

 
8 D. Erawati, & M. F. Thalal, The Movement of Sheikh Ahmad Yassin and the 

Mission of Palestinian Liberation. Indonesian Journal of Islamic History and Culture, 1(2), 
2023. 127. 

9 Kemenkopmk, Penting, Peran Organisasi Keagamaan Dalam Membangun 
SDM Indonesia. Kementerian Koordinator Bidang Pembangunan Manusia dan 
Kebudayaan Republik Indonesia. (2022). 



 

                                       Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 02 Desember 2025 |   146 

3. Sintesis dan Adaptasi Model Yassin: Transformasi Jihad Pembangunan 

untuk Solidaritas 

Analisis komparatif fungsional menunjukkan bahwa strategi Syeikh Ahmad 
Yassin, meskipun lahir dari konflik, menawarkan cetak biru yang berharga bagi Jihad 
Pembangunan di Indonesia. Titik temu utama adalah Kesamaan Fungsional 
Lembaga Sosial dalam Mengakuisisi Loyalitas Massa. Baik institusi sosial Yassin 
(Lembaga Zakat, Sekolah) maupun Amal Usaha Ormas Indonesia (Rumah Sakit, 
Sekolah) sama-sama bertujuan untuk membangun basis sosial yang mandiri dan 
menghasilkan loyalitas massa melalui pemenuhan kebutuhan dasar. Ini adalah 
manifestasi universal dari Gerakan Sosial Islam dalam merespons kondisi umat.10 

Tabel 1. Perbandingan Fungsional Model Solidaritas Yassin dan Ormas Islam Indonesia 

Aspek 

Strategi 

Model Syeikh 

Ahmad Yassin 

(Palestina) 

Model Ormas Islam 

Indonesia 

(NU/Muhammadiyah) 

Fungsi Universal 

dalam Solidaritas 

Konteks 

Dasar 

Respon terhadap 

penindasan dan 

kekosongan sosial 

akibat pendudukan 

Respon terhadap tantangan 

pembangunan, pluralisme, 

dan kelemahan structural. 

Manifestasi panggilan 

untuk mentransformasi 

kehidupan sosial dan 

merefleksikan nilai-

nilai profetik Islam. 

Pilar 

Pelayanan 

Membangun Rumah 

Sakit, Sekolah, 

Lembaga Zakat untuk 

pemberdayaan 

masyarakat tertindas. 

Mengelola Amal Usaha 

Pendidikan/Kesehatan 

untuk memajukan SDM. 

Membangun basis 

sosial yang mandiri dan 

loyalitas massa melalui 

pemenuhan kebutuhan 

dasar. 

Pusat 

Konsolidasi 

Masjid sebagai pusat 

pengorganisasian, 

dakwah, dan bantuan, 

melegitimasi 

perjuangan. 

Masjid/Pesantren/Madrasah 

sebagai pusat kajian 

keagamaan, sosial, dan 

penguatan karakter. 

Melegitimasi 

perjuangan sosial 

dengan fondasi 

keagamaan dan 

membangun solidaritas 

mekanik. 

 
Adaptasi kunci terletak pada Translasi Ideologis: Dari Jihad Perlawanan ke Jihad 

Pembangunan Nasional. Konsep jihad Yassin (melawan penjajah) ditransformasikan 
menjadi perjuangan melawan kelemahan struktural bangsa Indonesia, seperti 
kemiskinan, stunting, dan korupsi. Semangat ini berimplikasi pada Penguatan 
Kepemimpinan Moral dalam Solidaritas Keindonesiaan. Prinsip Yassin tentang 
mengubah kelemahan menjadi kekuatan dan konsistensinya pada kepentingan 
nasionalis menjadi model ideal bagi pemimpin Ormas dalam menopang ketahanan 
sosial dan membangun SDM yang unggul. Keberhasilan Yassin dalam 
pengorganisasian rakyat secara seutuhnya menunjukkan bahwa Jihad 

 
10 Syarifuddin Jurdi, Gerakan Sosial Islam: Kemunculan, Eskalasi, dan Tipologi 

Gerakan. Jurnal Profetik Politik, 2013, 1(1) 



 

                                       Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 02 Desember 2025 |   147 

Pembangunan harus dilaksanakan secara kolektif, terstruktur, dan 
berkesinambungan. 

Tabel 2. Integrasi Konseptual Yassin ke Pilar Solidaritas Keindonesiaan 

Konsep Kunci 

Ahmad Yassin 

Basis Teologis Ahmad 

Yassin 

Adaptasi Konseptual dalam 

Konteks Keindonesiaan 

Kepemimpinan 

dari Kelemahan 

Kekuatan Iman 

melampaui keterbatasan 

fisik, menjadi simbol 

ketabahan umat. 

Kekuatan Moral-Intelektual: 

Kepemimpinan yang menolak korupsi 

dan kelemahan struktural. Mengatasi 

masalah stunting dan kemiskinan 

dengan etos spiritual. 

Solidaritas 

Multidimensi 

(Hamas) 

Integrasi Dakwah, Sosial, 

Politik, dan Militer dalam 

satu gerakan 

komprehensif. 

Integrasi Dakwah, Pendidikan, Sosial, 

dan Politik oleh Ormas: Membangun 

model Civil Society yang kokoh dan 

berorientasi pembangunan. 

Perjuangan 

Berbasis Waqaf 

Umat 

Tanah Palestina tak boleh 

diserahkan walau 

sejengkal, kewajiban 

nasional dan agama. 

Nasionalisme Religius: NKRI sebagai 

amanah waqaf yang wajib dijaga 

(keutuhan, pluralisme, keadilan 

sosial). 

 
Melalui adaptasi konseptual ini, Ormas Islam dapat memastikan bahwa 

pembangunan nasional tidak hanya bergantung pada pemerintah, tetapi menjadi 
tanggung jawab kolektif yang dilakukan secara solid dan berkesinambungan. 

 
KESIMPULAN   
 Analisis terhadap arsitektur solidaritas Syeikh Ahmad Yassin di Palestina 
mengungkapkan bahwa peran beliau jauh melampaui kapasitas kepemimpinan politik 
atau militer. Beliau adalah seorang arsitek solidaritas sosial yang berhasil menyatukan 
masyarakat di bawah tekanan ekstrem melalui strategi institusionalisasi yang cerdas. 
Solidaritas yang dibangun Yassin berakar pada tiga pilar utama: kepemimpinan 
karismatik yang mengubah kelemahan fisik menjadi modal moral dan spiritual; 
pelembagaan pelayanan sosial (pendidikan, kesehatan, zakat) yang secara strategis 
mengisi kekosongan kemanusiaan; dan ideologi perjuangan multidimensi yang 
mengintegrasikan nasionalisme dengan kewajiban agama. Secara konseptual, model 
Yassin sangat relevan dan dapat diadaptasi ke dalam kerangka Konsep Keindonesiaan 
yang berbasis nasionalisme religius dan pluralisme. Relevansi ini terletak pada 
kesamaan fungsional antara gerakan Yassin (melawan pendudukan) dan Ormas Islam 
Indonesia (melawan kelemahan struktural dan memelihara keragaman). Keduanya 
menggunakan pelembagaan sosial sebagai fondasi untuk mencapai tujuan 
politik/nasional yang lebih besar. 

Adaptasi konseptual ini menghasilkan transformasi ideologis dari Jihad 
Perlawanan menjadi Jihad Pembangunan. Jihad Pembangunan adalah upaya Ormas 
Islam untuk mengokohkan ketahanan sosial melalui pelayanan terlembaga, yang 
diarahkan untuk mengatasi tantangan internal bangsa seperti stunting, kemiskinan, dan 
korupsi, sejalan dengan prinsip maqasid syariah tentang kemaslahatan. Kepemimpinan 
moral Yassin, yang ditandai dengan ketabahan dan konsistensi pada kepentingan 



 

                                       Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 02 Desember 2025 |   148 

nasionalis, menjadi cerminan ideal bagi pemimpin Ormas dalam menopang ketahanan 
sosial dan membangun SDM Indonesia yang berkualitas. 

Dapat disimpulkan bahwa arsitektur solidaritas Syeikh Ahmad Yassin 
menawarkan cetak biru fungsional bagi Organisasi Kemasyarakatan Islam di Indonesia 
untuk memperkuat posisinya sebagai penopang ketahanan sosial yang efektif. Warisan 
terbesar beliau adalah terbangunnya kesadaran kolektif bahwa perjuangan melawan 
penindasan (atau dalam konteks Indonesia: keterbelakangan) adalah tanggung jawab 
bersama yang harus dilakukan secara solid, terlembaga, dan berkesinambungan. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

 

Amin, K. (2025). Sekjen Kemenag: Ormas Keagamaan Penopang Ketahanan Sosial 

Bangsa. Kementerian Agama Republik Indonesia. (Berdasarkan pernyataan 

Kamaruddin Amin, 8 Agustus 2025). 

Erawati, D., & Thalal, M. F. (2023). The Movement of Sheikh Ahmad Yassin and the 

Mission of Palestinian Liberation. Indonesian Journal of Islamic History and 

Culture, 1(2), 115–132. 

Hamid, Muhibussabri. (2025). Konstruksi Pemikiran Politik Syekh Ahmad Yasin Di 

Palestina Perspektif Alexander Wendt. FATHIR: Jurnal Studi Islam, 2(3). 

Ibn Al-Qayyim. (n.d.). Asas Syari’ah adalah Kemaslahatan. (Dikutip dalam Narwaya, T. 

G. (2011). Islam dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan. Pusat Studi Hak 

Asasi Manusia UII). 

Jurdi, Syarifuddin. (2013). Gerakan Sosial Islam: Kemunculan, Eskalasi, dan Tipologi 

Gerakan. Jurnal Profetik Politik, 1(1) 

Kemenkopmk. (2022). Penting, Peran Organisasi Keagamaan Dalam Membangun SDM 

Indonesia. Kementerian Koordinator Bidang Pembangunan Manusia dan 

Kebudayaan Republik Indonesia. 

Madjid, N. (2000). Masyarakat Religius. Jakarta: Paramadina. 

Mariana, R., & Koswara, E. (2018). Peran Organisasi Kemasyarakatan Islam di 

Indonesia. Jurnal Pamator: Jurnal Ilmiah Universitas Trunojoyo, 13(1), 74–80. 

Salgado, R. S. (2014). Europeanizing Civil Society: How the EU Shapes Civil Society 

Organizations. Springer. 


